# TAFSIR FALSAFI: PEMETAAN TIPOLOGI, EPISTEMOLOGI DAN IMPLEMENTASI

Ahmad Husnul Hakim Institut PTIQ Jakarta husnulhakim@ptiq.ac.id

Amiril Ahmad Institut PTIQ Jakarta amirilnst@ptiq.ac.id

**Abstract**: Philosophy and interpretation are two studies that come from different sides. When these two sciences are used to understand the Qur'an, the Quranic exegesis that has a philosophical character emerges. This research tries to trace the various intersections between Islamic philosophy and tafsir, especially in the frame of typology, epistemology, and implementation. The results of this study indicate that the emergence of the style of philosophical interpretation came through the translation of Greek works into Arabic. In general, there has not been found a complete Qur'anic commentary that contains philosophical style and is mostly found separately through writings that do not specifically interpret the Qur'an. The epistemology of the early generation of philosophical interpretations leaned towards paripathetic, thus involving the use of reason in discussing verses about divinity, life after death, and also scientific knowledge since nearly all philosopher scholars were also scientists. This article will more clearly examine some philosophers who explain some verses of the Qur'an with a philosophical approach including: al-Kindi, al-Farabi, Ikhwan al-Shafa, and Ibn Sina.

Keywords: Qur'anic interpretation, philosophy, typology, epistemology.

Abstrak: Filsafat dan tafsir adalah dua produk yang berasal dari kutub yang berbeda. Ketika dua keilmuan ini digunakan untuk memahami al-Qur'an maka muncul penafsiran al-Qur'an yang bercorak falsafi. Penelitian ini mencoba melacak ragam irisan antara filsafat Islam dan tafsir, terutama dalam bingkai tipologi, epistemologi, dan implementasi. Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa munculnya corak tafsir falsafi melalui penerjemahan karya-karya Yunani ke dalam bahasa arab. Ada yang menolak secara keseluruhan, ada yang menerima secara keseluruhan, dan ada juga yang menerima dengan mengintegrasikannya dengan tradisi timur. Secara umum belum ditemukan tafsir yang secara utuh memuat corak falsafi dan lebih banyak ditemukan secara terpisah melalui tulisan-tulisan yang tidak secara spesifik menafsirkan al-Qur'an. Epistemologi tafsir falsafi generasi awal condong pada paripatetik, sehingga melibatkan penggunaan akal dalam

membahas ayat tentang ketuhanan, kehidupan setelah kematian, dan juga ilmu-ilmu sains karena hampir seluruh ulama filsuf juga sebagai seorang ilmuwan. Beberapa tokoh atau filsuf yang penulis temukan dengan penjelasan-penjelasan beberapa ayat al-Qur'an dengan pendekatan filosofis di antaranya: al-Kindi, al-Farabi, organisasi Ikhwan al-Shafa, dan Ibn Sina.

Kata kunci: tafsir al-Qur'an, filsafat, tipologi, epistemologi.

#### Pendahuluan

Filsafat Islam pasca munculnya kritik al-Ghazali, menurut Frank Griffel, kerap menempati posisi marginal dalam bingkai intelektual Islam.<sup>1</sup> Pandangan ini muncul karena filsafat dianggap melanggar batas akidah. Terlepas dari perdebatan yang muncul, filsafat Islam telah eksis dan berkembang sepanjang peradaban Islam itu sendiri, hingga pernah berposisi kuat sebagai pendekatan untuk memahami al-Qur'an.<sup>2</sup> Dua penanda pentingnya, *pertama*, muncul gerakan memahami al-Qur'an berbasis akal. Kedua, sebagai konsekuensi logis lahir produk tafsir falsafi.<sup>3</sup> Namun para sarjana muslim tidak seragam dalam konteks penerimaan terhadap eksistensi tafsir falsafi. Adanya sikap yang anti terhadap filsafat di sebagian kalangan umat Islam, selain karena urusan akidah, dilatarbelakangi oleh keberadaan filsafat yang dianggap sebagai warisan Yunani.

Meskipun banyak yang berpandangan bahwa filsafat adalah produk impor yang berasal dari terjemahan teks-teks Yunani, namun ada juga yang berpendapat bahwa filsafat Islam berdiri sendiri dan dikembangkan oleh para pemikir Islam.4 Mazhab kedua ini membangun pemikiran bahwa filsafat Yunani diresepsi Islam lalu mengalami modifikasi di berbagai aspek, terutama terkait masalah tauhid sebagai poros inti ajaran Islam. Karena itu, memahami konteks historis berperan penting untuk menjernihkan masalah: di satu sisi, para filsuf mengartikulasikan ajaran agama dalam format yang sukar dipahami sebagai konsekuensi dari pendekatan filsafat. Bersamaan

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Frank Griffel, Al-Ghazālī's Philosophical Theology (Oxford: Oxford University Press,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Tangerang: Lentera Hati, 2013), 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tingkat intelektual mufassir falsafi yang berbeda pada akhirnya membawa implikasi lebih lanjut: terdapat beragam tafsir falsafi yang tidak bisa dinilai dalam satu kategori. Lihat Mani' b. 'Abd al-Halim Mahmud, Manahij al-Mufassirin (Kairo: Dar al-Kutub al-Mishriyah, 2000), 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Khudori Soleh, Filsafat Islam dari Klasik Hingga Modern (Jogjakarta: Ar-Ruzz Media, 2016), 24.

dengan hal itu, filsuf dipahami dan dinilai menurut standar tekstual sehingga muncul tegangan vis a vis antara filsuf dan teolog. Kajian historis mutakhir, sebagaimana diteliti oleh Peter Adamson, menunjukkan sejarah peradaban filsafat Islam dan interaksinya dengan keilmuan lain jelas tidak dapat dibekukan dalam satu tipologi tunggal, bahwa filsafat dan bertentangan dengan agama; bahwa filsafat tidak dapat bertemu dengan al-Qur'an. Lebih dari itu terdapat dinamika semarak antar keduanya.<sup>5</sup>

Adanya upaya resepsi-modifikasi memunculkan filsuf-filsuf Islam yang berkontribusi besar dan menentukan peradaban, tidak hanya peradaban Islam tapi juga peradaban dunia, seperti Ibn Sina, al-Farabi, al-Razi, dan Ibn Rusyd. Menempati posisi filsuf muslim, mereka memiliki persentuhan langsung dengan al-Qur'an sebagai sumber tertinggi ajaran Islam. Maka muncullah tafsir falsafi, tafsir al-Qur'an berbasis filsafat Islam, sebagai salah satu corak tafsir yang jarang dikaji secara serius karena berbagai polemik yang mendahului. Berangkat dari latar belakang tersebut, penelitian ini mencoba melihat bagaimana perkembangan antara filsafat dan tafsir dalam tiga bingkai utama: tipologi, epistemologi, dan implementasi. Tipologi digunakan untuk melihat apa mazhab filsafat yang ada dan pengaruhnya terhadap kajian tafsir. Epistemologi memotret ragam sumber tafsir falsafi, dan bagaimana hal tersebut berpengaruh terhadap produk tafsir (baca: implementasi)

Sebagai objek riset, terdapat beberapa kajian terdahulu yang berbenang merah, misalnya riset yang disusun oleh M. Amin Abdullah,<sup>6</sup> Abdurrahman,<sup>7</sup> dan Syafieh.<sup>8</sup> Namun terdapat *gap research* 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lihat Peter Adamson, Philosophy in the Islamic World: A History of Philosophy without any Gaps, Vol. 3 (United Kingdom: Oxford University Press, 2018).

<sup>6</sup> Riset berangkat dari tilikan bagaimana peradaban Islam dibangun dari berbagai aspek seperti perjumpaan dengan peradaban sentral, pinggir, perbatasan. Dinamika tersebut terus mengalami perkembangan dan berpengaruh terdahap tafsir falsafi. M. Amin Abdullah, "Lokalitas, Islamisitas dan Globalitas: Tafsir Falsafi dalam Pengembangan Pemikiran Peradaban Islam," Kanz Philosophia: A Journal for Islamic Philosophy and Mysticism, Vol. 2, No. 2 (2012), 329-346.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Riset ini menunjukkan bagaimana tafsir falsafi dan tafsir sufi membangun konstruksi yang khas dalam wacana intelektual Islam, analisisnya meliputi ragam mazhab tafsir falsafi dan tafsir sufi. Lihat U Abdurrahman, "Metodologi Tafsir Falsafi dan Tafsir Sufi," Adliya: Jurnal Hukum dan Kemanusiaan, Vol. 9, No. 1 (Januari 2015), 245-268.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Tulisan ini mengembangkan diskusi bagaimana perkembangan tafsir falsafi sejak era klasik hingga modern. Tilikan utamanya berjangkar pada aspek hermeneutis

sebab riset terdahulu tidak secara spesifik berbicara tipologi tafsir falsafi, berikut epistemologi dan implementasinya. Dengan demikian riset ini dapat memiliki ruang eksplorasi lebih tajam. Penelitian ini disusun menggunakan metode kualitatif, dengan pendekatan historissehingga penelitian ini akan menyuguhkan bagaimana perkembangan tafsir falsafi melalui empat tokoh kunci, al-Kindi, al-Farabi, Ikhwan al-Shafa, dan Ibn Sina.

## Tafsir Falsafi: Tinjauan Definitif dan Historis

Secara bahasa, tafsir merupakan bentuk masdar dari kata fa-sa-ra yang memiliki arti menyingkap, menerangkan, menjelaskan, dan merinci.9 Sedangkan secara terminologis, tafsir merupakan penjelasan tentang maksud firman-firman Allah sesuai dengan kemampuan manusia. 10 Pendapat lain yang tidak berbeda jauh mengungkapkan tafsir adalah Ilmu yang membahas seputar al-Qur'an dalam kaitannya dengan indikasi kehendak atau tujuan Allah sesuai dengan tingkat kemampuan manusia.<sup>11</sup> Melalui definisi di atas dapat dilihat secara garis besar bahwa tafsir adalah upaya manusia dalam memahami al-Qur'an. Dalam prakteknya Rasulullah adalah manusia pertama dan memiliki otoritas tertinggi dalam menafsirkan al-Qur'an.

Jika berkaca pada Qs. al-Mā'idah [5]: 67, tugas Rasulullah pada dasarnya bukan sekedar menyampaikan wahyu yang diterima melalui pembacaan-pembacaan literal tetapi juga menyampaikannya dengan berbagai cara dan metode. Proses penyampaian tersebut tentu dengan penjelasan-penjelasan sehingga mudah diterima oleh para sahabat atau masyarakat arab. Penjelasan (bayan) dibutuhkan karena bahasa al-Qur'an bukan teks dengan narasi biasa, namun al-Qur'an memiliki narasi sastra sehingga pada bentuk semantikal tertentu Nabi perlu menyampaikan penjelasannya.

Selain Rasulullah sebagai penafsir otoritatif pertama, para sahabat juga sering menjelaskan ayat-ayat al-Qur'an kepada sahabat yang lain

tafsir flasafi. Lihat Syafieh Syafieh, "Perkembangan Tafsir Falsafi dalam Ranah Pemikiran Islam," Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alguran dan Tafsir, Vol. 2, No. 2 (2018), 146.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ahmad b. 'Abdullāh al-Zahrānī, Al-Tafsīr al-Mawdū'ī li al-Qur'ān al-Karīm wa Namazi Minh (Madinah: Al-Jami'ah al-Islamiyah, 1990), 11.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, 9.

<sup>11</sup> Hasan Muhammad Ayyūb, Al-Hadīth fī 'Ulūm al-Qur'ān wa al-Ḥadīth (Al-Iskandariyah: Dar al-Salam, 2004), 132.

sehingga menurut al-Dhahabi fase awal dari perkembangan tafsir adalah pada masa Nabi dan para sahabat. Jika melihat periodesasi tafsir yang dikemukakan al-Dhahabi setidaknya ada 4 fase perkembangan tafsir. Pertama, periode Nabi dan para Sahabat, kedua, periode tabiin, ketiga, periode pembukuan, keempat, periode modern. Selain periodesasi yang dijelaskan oleh al-Dhahabi, ada juga yang membagi periode perkembangan tafsir kepada tiga masa: awal, pertengahan, dan kontemporer. Pada masa awal yaitu pada abad 1-2 H/ 6-7 Masehi di masa Nabi, para Sahabat dan tabiin, sementara pada masa pertengahan adalah masa kejayaan umat Islam sampai Renaisans yaitu pada abad ke-8 Masehi sampai abad ke-13, sementara masa kontemporer dimulai pada awal abad ke-19 Masehi yang diawali tokoh seperti Muhammad 'Abduh (1849-1905 M).

Selain periodesasi tafsir yang sudah dijelaskan di atas, penafsiran al-Qur'an juga berkembang dari segi metode, pendekatan, dan corak yang beragam. Pada masa-masa awal setidaknya ada dua metode tafsir yang sudah dikenal dalam dunia Islam yaitu tafsir bi al-ma'thur dan tafsir bi al-ma'qul dan dari dua metode tersebut pada akhirnya bermunculan teori-teori baru dalam tafsir. Tafsir hi al-ma'thūr berkembang sejak masa Rasul, sahabat, sampai masa tabiin meskipun penggunakan akal sebenarnya sudah dilakukan oleh para sahabat. Tafsir bi al-ra'y muncul belakangan setelah tafsir bi al-ma'thur. 12 Kemunculan tafsir bi al-ra'y seiring dengan melemahnya tafsir bi alma'thur, bahkan menurut al-Dhahabi melemahnya tafsir bi al-ma'thur sampai pada titik hilangnya tingkat kepercayaan dan penerimaan terhadapnya. Melemahnya minat terhadap tafsir bi al-ma'thur serta mulai diperkenalkannya tafsir bi al-ra'y terjadi pada masa dinasti Abbasiyyah, di masa ini juga perkembangan kodifikasi tafsir mulai massif, pada tahap ini pula cabang-cabang ilmu lain mulai disusun serta yang tidak kalah penting adalah usaha penerjemahan buku-buku berbahasa lain ke dalam bahasa arab, terutama bahasa Persia, Yunani dan India. Dari sinilah kemudian secara perlahan muncul corak baru dalam tafsir melalui pengaruh Yunani yang pada akhirnya dikenal dengan tafsir corak falsafi.

<sup>12</sup> Abd Hadi, Metodologi Tafsir Dari Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer (Salatiga: Griva Media, 2020), 43.

## Dinamika Evolutif Filsafat Yunani Menuju Filsafat Islam

Kata filsafat memiliki makna yang beragam, para filsuf dengan aliran yang berbeda-beda mendefinisikan kata filsafat dengan cara yang berbeda pula, sehingga masing-masing memiliki definisi filsafat sendiri. Sebelum melihat berbagai macam pendapat tentang filsafat tersebut, setidaknya makna tersebut harus dipahami lebih dulu secara etimologis dan terminologis termasuk perbedaan istilah-istilah yang ada agar tidak keliru dalam memahami konsep tersbeut. Para filsuf memberi batasan yang berbeda-beda mengenai filsafat, namun batasan yang berbeda itu tidak mendasar. Selanjutnya batasan filsafat dapat ditinjau dari dua segi yaitu secara etimologi dan secara terminologi. 13

Secara etimologis, kata filsafat berasal dari bahasa Yunani, dengan bahasa Latin, philosophia, diartikan dengan cinta kebijaksanaan, pertimbangan rasional, abstrak, dan metodis tentang realitas sebagai keseluruhan atau dimensi fundamental dari keberadaan dan pengalaman manusia.<sup>14</sup> Philos (cinta) atau philia (persahabatan, tertarik kepada) dan sophos kebijaksanaan, pengetahuan, keterampilan, pengalaman praktis, inteligensi. 15 Sekitar 5 abad sebelum masehi terdapat sekelompok intelektual yang dalam bahasa Yunani disebut dengan sophis, yang bermakna hakim atau ilmuwan. 16 Adapun secara terminologis kata filsafat diartikan dengan ilmu pengetahuan yang menyelidiki dan memikirkan segala sesuatunya secara mendalam dan sungguh-sungguh, serta radikal sehingga mencapai hakikat segala situasi tersebut.<sup>17</sup> Meski sebenarnya pengertian filsafat sangat berbedabeda di antara para tokoh, Plato (427-348 SM) menarik definisi tegas filsafat adalah pengetahuan yang berorientasi mencari kebenaran asli.

Lebih rinci Aristoteles (382-322 SM) menjelaskan bahwa filsafat adalah ilmu pengetahuan yang mencakup semua kebenaran mengenai ilmu-ilmu logika, metafisika, ekonomi, estetika, retorika, dan politik. Lebih lanjut menurutnya filsafat adalah ilmu tentang mencari

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Rihlah Nur Aulia, "Berfikir Filsafat; Sebagai Pembentukan Kerangka Berfikir Untuk Bertindak," Jurnal Online Studi Al-Qur'an, Vol. 11, No. 1 (2015): 81-89, https://doi.org/10.21009/jsq.011.06.

<sup>14 &</sup>quot;philosophy | Definition, Systems, Fields, Schools, & Biographies | Britannica," diakses 2 Juni 2022, https://www.britannica.com/topic/philosophy.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Lorens Bagus, Kamus Filsafat (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1996), 242.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Mohsen Gharaviyan, Pengantar Memahami Buku Daras Filsafat Islam: Penjelasan untuk Mendekati Analisis Teori Filsafat Islam (Jakarta: Sadra Press, 2011), 17.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Aulia, "Berfikir Filsafat," 83.

kebenaran yang pertama, ilmu yang menunjukkan tentang segala sesuatu ada yang mengadakan sebagai penggerak pertama. Selain tokoh Yunani tersebut di atas, Al-Farabi (870-950) seorang cendikiawan muslim mengartikan filsafat sebagai ilmu pengetahuan tentang alam yang wujud dan bagaimana hakikat yang sebenarnya. Rene Descartes (1590-1650) mendefinisikan filsafat sebagai kumpulan ilmu segala pengetahuan dimana Tuhan, alam, dan manusia menjadi objek kajiannya. Pada akhirnya filsafat adalah pencarian, dan penyelidikan untuk mengetahui hakekat segala sesuatu yang ada.

Kata filsafat kemudian dirubah ke dalam bahasa Arab dan menjadi kata dasar buatan (masdar ja'lī), yaitu falsafah. Kata falsafah yang merupakan kata dasar hasil arabisasi juga memiliki arti usaha yang dilakukan oleh para filsuf. Selama masa kejayaan Islam lebih tepatnya pada masa Bani Abbasiyah atau sekitar abad ke-8 M, pada masa pemerintahan Abū Ja'far al-Manṣūr (754-775) buku-buku filsafat dari berbagai bahasa seperti Yunani, Persia, India diterjemahkan dari berbagai bahasa ke dalam bahasa arab. Puncaknya terjadi pada masa pemerintahan 'Abdullāh al-Ma'mūn b. Hārūn al-Rashīd (813-833). Lebih jauh, menurut Hassan Hanafi, perkembangan filsafat di dunia Islam tidak hanya berasal dari upaya penerjemahan teks-teks Yunani dan Persia ke dalam bahasa arab. Setidaknya ada tiga proses panjang yang dilalui sehingga filsafat berkembang pesat di dunia Islam.

Pertama, fase penerjemahan dan termasuk di dalamnya pelestarian sumber-sumber keilmuan wilayah yang ditaklukkan Islam. Kedua, filsafat ditransformasikan secara tuntas ke dalam tradisi domestik murni pasca penerjemahan, anotasi, <sup>22</sup> sinopsis, dan uraian. Ketiga, ta'lif (penyusunan karya), tidak semata-mata evolusi perkembangan tahapan-tahapan penerjemahan, anotasi, sinopsis dan uraian, tetapi jauh dari itu, keseluruhan hal tersebut merupakan penopang tunggal

197

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Waris, *Pengantar Filsafat*, ed. Ahmad Choirul Rofiq (Ponorogo: STAIN Po Press, 2014), 6.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Murtadha Muthahhari, *Pengantar Filsafat Islam Filsafat Teoretis dan Filsafat Praktis* (Yogyakarta: Rausyanfikr Institute, 2013), 7.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Muḥammad 'Alī al-Riḍā'i al-Iṣfahānī, *Durūs fī al-Manāhij wa al-Ittijāhāt al-Tafsīrīyāt li al-Qur'ān* (Iran: Markaz al-Muṣṭafā al-'Alamī, 1389), 277.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Muḥammad Ḥusayn al-Dhahabī, *Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn*, Vol. 2 (Kairo: Maktabat Waḥbah, t.th.), 308.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Anotasi adalah catatan yang dibuat oleh pengarang atau orang lain (misalnya penerjemah) untuk menerangkan, mengomentari, atau mengkritik teks karya sastra atau bahan tertulis lain.

yang ada di dalamnya dan elemen pembentuknya. Di sana, terdapat penopang yang lain yaitu data-data peradaban Islam dan inovasiinovasi pertamanya yang independen dari luar, misalnya uṣul al-fiqh, usul al-din dan ilmu-ilmu tasawuf. Dengan penggabungan dua penopang ini maka oleh karena itu, filsafat mempunyai dua sumber yaitu "barang impor" dan tradisi. "barang impor" adalah produk Yunani yang ditransformasikan ke dalam tradisi Islam. Sedangkan tradisi adalah ilmu-ilmu kalam yang dikembangkan setelah kritik filsafat dilancarkan kepadanya.<sup>23</sup>

Melihat penjelasan Hassan Hanafi tentang arabisasi ilmu pengetahuan, maka dapat disimpulkan bahwa peradaban Islam tidak mengingkari pencapaian bangsa lain dan peradaban-peradaban sebelumnya, melainkan mengakui status dan pentingnya produkproduk ilmiahnya, dan menggunakannya dalam membangun peradabannya sendiri yang berbeda di kemudian hari. Sejarah filsafat Islam pada dasarnya adalah sejarah penyesuaian atau penyelarasan antara syariat Islam dengan filsafat. Filsuf Islam mencoba mengambil inspirasi filsafatnya dari al-Qur'an dan hadis kemudian membangun karakter khas dari sumber utama ini. Seluruh persoalan yang terjadi dalam filsafat Islam adalah perpanjangan problem penafsiran teks (al-Qur'an dan sunah). 24 Perbedaan interpretasi antara ilmuwan dan filsuf yang satu sama lain memiliki cara yang berbeda. Meskipun para filsuf Muslim telah melakukan upaya islamisasi ide-ide filsafat Yunani, namun ketika warna Yunani masih lebih dominan dan menonjol, maka muncul penolakan-penolakan bahkan sampai pada tingkat pengkafiran.

Dari sinilah akar mula terjadinya konflik antara filsafat dengan agama. Para ulama yang kontra terhadap filsafat mencoba mempertahankan keutuhan akidah Islam, baik dari kalangan ahli kalam dan ahli fikih, mereka mengembangkan teologi distingtif untuk melihat penyimpangan filsuf dan sufi.<sup>25</sup> Di sisi lain, ulama yang pro sangat mengagumi dan terkesan dengan filsafat terlepas di dalamnya masih terdapat pertentangan-pertentangan dengan ajaran-ajaran tradisi Islam, namun bagi mereka ada titik temu dan kesesuaian antara filsafat

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Hasan Hanafi, Studi Filsafat 1 Pembacaan Atas Tradisi Islam Kontemporer, terj. Miftah Faqih, ed. Najib Kailani (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2015), 166.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Ahmad Zainul Hamdi, Tujuh Filsuf Muslim Pembuka Pintu Gerbang Filsafat Barat Modern (Yogyakarta: Pustaka Pesantren, 2004), 6.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Achmad Zaki Yamani, dkk., Aneka Pendekatan dalam Tafsir al-Our'an, ed. Wardani (Yogyakarta: Zahir Publishing, 2021), iii.

dengan ajaran Islam. Bahwa akal tidak bertentangan dengan agama, hikmah dengan akidah dapat digabungan. Secara garis besar menurut al-Dhahabi ada dua bentuk rekonsiliasi antara filsafat dengan agama. Pertama, mentakwilkan teks sejalan dengan pendapat filosofis, artinya menundukkan teks pada pendapat-pendapat filsafat. Kedua, menielaskan (sharh) teks-teks agama dan hukum dengan pendapat dan teori filosofis, artinya filsafat mendominasi agama dan teks-teksnya. Cara kedua ini dianggap lebih berbahaya dan merusak ajaran agama. <sup>26</sup>

Ketegangan di atas muncul karena umat Islam tidak memiliki tipologi filsafat secara utuh. Dalam pembagian al-Ghazali, filsuf dibagi menjadi tiga: dahriyyun, tabi'iyyun, ilahiyyun.<sup>27</sup> Kelompok pertama merujuk pada filsuf terdahulu yang tidak percaya pada eksistensi Tuhan. Kelompok ini tidak mengenal pencipta dan penguasapengatur alam semesta. Kejadian alam berjalan mengikuti hukum alam. Kelompok kedua kelompok filsuf alam dan hanya fokus pada terakhir Kelompok adalah kaum agamawan mengembangkan filsafat ketuhanan dan filsafat wujud. Dalam kluster al-Ghazali, kelompok ini tergolong percaya pada Tuhan dan menjadikan filsafat sebagai alat pembuktian eksistensi Tuhan. Socrates, Plato, dan Aristoteles dimasukkan dalam kelompok ketiga.

Lebih jauh, al-Ghazali merinci filsafat pada aspek objek materil yang terbagi enam klaster: filsafat pasti (riyādiyah), filsafat logika, filsafat alam, filsafat teologi, filsafat politik, dan filsafat etika. Filsafat ilmu pasti meliputi ilmu matematika, geometri, dan kosmologi, rumpun ilmu yang bagi al-Ghazali tidak bertentangan dengan agama. Filsafat logika meliputi bagaimana membangun argumentasi yang benar dan menghindari cara berpikir keliru. Karena itu logika membahas konsep, batasan definisi, pencapaian kebenaran, dan seterusnya. Sama dengan filsafat pasti, bagian ini tidak bertentangan dengan agama.<sup>28</sup> Filsafat alam fokus pada fenomena kealaman dan, karenanya, juga tidak bertentangan dengan agama.<sup>29</sup> Filsafat teologi adalah filsafat yang memungkinkan orang terjebak pada kekafiran, karena pada cabang inilah filsafat intens memhas ketuhanan.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Al-Dhahabī, *Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn*, Vol. 2, 309.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Abū Ḥāmid b. Muḥammad al-Ghazāli, Al-Munqidh min al-Dalāl (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1991), 35.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Abū Hāmid b. Muḥammad al-Ghazālī, *Maqāṣid al-Falāṣifah* (Kairo: Dār al-Taqwa, t.th.), 12.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Al-Ghazāli, *Al-Munqidh*, 41.

Sedangkan filsafat politik dan etika juga tidak menempati posisi "mengancam" agama.

Menurut klaster al-Ghazali, dari banyaknya cabang filsafat, hanya filsafat teologi yang berpotensi vis a vis dengan Islam. Sedangkan dalam Islam, filsafat teologi hanya bagian kecil dari ragam filsafat lain. Lebih jauh, filsafat teologi beririsan kuat dengan ilmu kalam. Penafsiran dengan corak falsafi erat kaitannya dengan mazhabmazhab kalam seperti Muktazilah yang memberikan porsi akal lebih banyak dibandingkan dengan yang lain, dan juga Syiah yang keterikatannya terhadap hadis Nabi tidak sekuat Sunni. 30 Sering dikatakan bahwa Syiah memiliki sikap yang jauh lebih berkomitmen dalam filsafat daripada yang dilakukan Muslim Sunni. Filsafat Islam terus berkembang di dunia Syiah dibandingkan dengan pengabaian selama berabad-abad di dunia Sunni, dan bahasa Persia telah memainkan peran yang sangat signifikan dalam melanjutkan tradisi yang dimulai pada periode klasik. Salah satu alasannya mungkin karena sumber otoritas Syiah cenderung tidak terlalu memperhatikan sunah Nabi atau hadis atau mazhab Sunni. Jadi akal menjadi prinsip penting, meskipun dalam perannya sebagai karunia Tuhan, dan dianggap sah dan perlu.<sup>31</sup>

#### Karakteristik Tafsir Falsafi

Menurut al-Dhahabi belum ditemukan sebuah kitab tafsir utuh yang memuat tentang filsafat, artinya para ahli filsafat Muslim belum ada yang menulis tafsir falsafi secara lengkap. Corak filsafat dalam menafsirkan hanya akan ditemukan pada pendapat-pendapat para tokoh filsafat yang menafsirkan ayat al-Qur'an secara terpisah dan diungkapkan dalam buku-buku filsafat mereka. Penyusunan karya sudah dimulai sejak al-Kindi sampai al-Farabi meski dalam objekobjek dan tema-tema terpisah.32 Meski demikian, Menurut al-Isfahani, falsafi memiliki karakteristik sebagai berikut:<sup>33</sup> Memperhatikan ayat-ayat al-Qur'an yang berkaitan dengan wujud dan sifat Allah dalam menafsirkan; 2) Memperhatikan atau menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an yang mutasyabih; 3) Menatwilkan zahir ayat al-

<sup>30</sup> Al-Isfahani, Durus fi al-Manahij, 278.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Oliver Leaman, An Introduction to Classical Islamic Philosophy (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), 3.

<sup>32</sup> Hanafi, Studi Filsafat 1, 169.

<sup>33</sup> Al-Isfahani, Durus fi al-Manahij, 278.

Qur'an dan merekonsiliasikan dengan pendapat filsafat, dan menjadikan ayat sebagai alat legitimasi teori filsafat; 4) Memanfaatkan akal dan bukti serta mengadopsi pendekatan ijtihad rasional dalam menafsirkan; 5) Motif interpretasi al-Qur'an adalah melegitimasi, mempertahankan pandangan-pandangan filosofis dan teori-teorinya.

Filsuf-filsuf pertama dalam dunia Islam seperti Abū Yūsuf Ya'qub b. Ishaq al-Sabbah al-Kindi (801-873)<sup>34</sup> adalah seorang teolog vang berfikir tentang masalah-masalah teologi seperti kapasitas dan aksi, berfikir tentang Allah, masalah qada dan qadar, dan juga mengkritisi ilmu kalam. 35 Maka tidak heran, jika kajian-kajian teks al-Our'an mengarah kepada wujud dan sifat Allah serta ayat-ayat tauhid yang lain. Lebih lanjut, menurut Hasan Hanafi yang menjelaskan pandangan al-Iji dalam kitab Al-Muwafiq bahwa objek-objek filsafat mendominasi kalam.<sup>36</sup>

Penafsiran teks al-Qur'an dengan pendekatan falsafi lebih banyak menggunakan penafsiran alegoris, cara ini dianggap mampu menvelaraskan ide-ide filosofis terhadap al-Our'an. Oleh karena itu, penafsiran al-Qur'an secara falsafi khususnya ayat-ayat yang berkaitan dengan tauhid atau ketuhanan, sifat-sifat-Nya dan hubungan-Nya dengan penciptaan, serta konsep surga dan neraka, cenderung sangat berbeda dengan mufasir klasik yang melakukan pembacaan secara literal terhadap al-Our'an.<sup>37</sup>

# Epistemologi Tafsir Falsafi

Sumber-sumber yang dijadikan rujukan dalam menafsirkan al-Qur'an sangat dipengaruhi oleh pandangan-pandangan filsuf Yunani. Jika yang dimaksud dengan sumber adalah buku-buku filsafat, maka setidaknya ada dua buku yang sudah terdapat versi arabnya yang sangat fenomenal dan juga memesona para pemikir Islam. Bahkan saat itu dianggap sebagai anugerah dari Tuhan. Buku tersebut adalah

<sup>36</sup> Ibid., 167.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> "Al-Kindi - Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas," diakses 9 Juni 2022, https://id.wikipedia.org/wiki/Al-Kindi. Lihat juga: "al-Kindi | Philosophy, Discovery, Works, & History | Britannica," diakses 9 Juni https://www.britannica.com/biography/Yaqub-ibn-Ishaq-as-Sabah-al-Kindi.

<sup>35</sup> Hasan Hanafi, Studi Filsafat 1, 166.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Abdullah Saeed, *Pengantar Studi Al-Our'an* (Yogyakarta: Baitul Hikmah Press, 2016), 301.

Theology of Aristotle dan Libre de Causis yang keduanya dinisbatkan kepada Aristoteles.<sup>38</sup>

Adapun sumber penafsiran ayat-ayat al-Qur'an secara falsafi, al-Işfahani membaginya kepada tiga aliran.<sup>39</sup> Pertama, filsafat almasha iyah atau disebut juga dengan aliran peripatetik. Aliran peripatetik disandarkan kepada metode filsafat yang merujuk pada akar pemikiran Aristoteles. Aliran peripatetik (masha'iyah) ini berbasis deduksi, logika, dan spekulasi rasional, mengadopsi filsafat Yunani, sintesis Aristoteles dan Plato. 40 Ulama yang paling menonjol dari aliran Peripatetik di kalangan pemikir Muslim diantaranya, al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn Rusyd. Ihkwan al-Safa juga menjadi pewaris dari mazhab ini karena mereka mengadopsi pemikiran Phytagoras.

Sumber kedua yang menjadi rujukan tafsir falsafi adalah pemikiran Neoplatonisme dan Iran kuno. Aliran ini disebut juga dengan filsafat ishraqiyah atau iluminasi. Aliran filsafat Neoplatonisme dipandang sesuai dengan tauhid dalam Islam. 41 Salah satu pembahasan yang banyak dikupas adalah ajaran emanasi yang merupakan landasan bagi hampir semua pemikiran filsafat Islam. 42 Di antara tokoh yang sangat berpengaruh dalam aliran ini adalah Shihab al-Din al-Suhrawardi (549-587 H).43 Ia adalah cendikiawan abad ke enam Hijriyah.44

Sumber ke tiga atau yang terakhir sebagai rujukan dalam tafsir falasafi adalah filsafat yang menggabungkan antara aliran masha'iyah dengan ishraqiyah, sebutan lain untuk aliran ini adalah filsafat teosofi.

<sup>38</sup> Hamdi, Tujuh Filsuf Muslim, 12-13.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Al-Isfahānī, *Durūs fī al-Manāhii*, 279. Murtadha Muthahhari melihat hanya dua sumber penafsiran falsafi: peripatetik dan iluminasi. Lihat: Muthahhari, Pengantar Filsafat Islam, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> M. Abdul Fattah Santoso dan Azaki Khoirudin, "Tipologi Filsafat Pendidikan Islam: Kajian Konsep Manusia dan Tujuan Pendidikan Berbasis Filsafat Islam Klasik," Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, Vol. 14, no. 1 (2018), 81. Sebagian pendapat ada yang membedakan antara filsafat Plato dengan Aristoteles, bahwa aliran filsafat Plato berbeda dengan Aristoteles yaitu aliran Iluminasi, meski menurut Murtadha Muthahhari penyandaran aliran Iluminasi kepada Plato masih meragukan dan perlu dikaji ulang. Lihat: Muthahhari, Pengantar Filsafat Islam, 32.

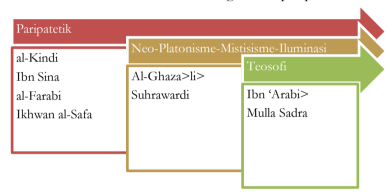
<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Hamdi, Tujuh Filsuf Muslim, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Ibid., 13.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Al-Isfahani, Durus fi al-Manahij, 279.

<sup>44</sup> Muthahhari, Pengantar Filsafat Islam, 31.

Tokoh kunci untuk mazhab ini diawali oleh Ibn 'Arabi, bahkan menurut Hossein Nasr, Ibn 'Arabī mampu menyajikan doktrin metafisika, kosmologi, psikologi, dan antropologi di bawah payung sufisme sehingga menampilkan titik balik penting dalam tradisi sufisme. 45 Atas posisi penting tersebut, Ibn 'Arabi terkenal sebagai tokoh penggagas teosofi, ialah filsafat yang berpadu dengan sufisme. Dalam pengungkapan senada, Haidar Bagir menyatakan corak pemikiran Ibn 'Arabi sangat kental dengan 'irfan, yaitu bentuk tasawuf yang bersifat filosofis, atau sebaliknya, filsafat yang bersifat sufistik. 46 Pada periode selanjutnya filsafat teosofi dikembangkan lebih jauh oleh Mulla Sadra dalam konsep *hikmah muta'aliyah*. Mencermati mapping di atas, maka filsuf dalam riset ini termasuk generasi paripatetik.



Bagan 1: Peta Epistemologi Tafsir Falsafi

## Implementasi Tafsir Falsafi: Ragam Penafsiran Filsuf Muslim

Sebagaimana telah dijelaskan di awal, menurut al-Dhahabi tidak ditemukan satu tafsir utuh yang menggunakan corak falsafi. Penafsiran dengan corak falsafi lebih mudah ditemukan dalam karyakarya filsuf muslim yang menjelaskan ayat-ayat al-Qur'an secara terpisah-pisah. Bahkan pada awalnya kajian filsafat ini berangkat dari terjemahan buku-buku bahasa asing yang memuat tentang filsafat. Maka, ahli filsafat pada generasi awal adalah mereka yang terlibat dalam penerjemahan kemudian mentransformasi diri menjadi anotator, misalnya Qistha b. Luckas dengan karyanya Risalah Tentang Perbedaan Antara Ruh dan Jiwa, Hunayn b. Ishaq dengan karyanya Buku

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Seyyed Hossen Nasr, Tiga Mazhab Utama Filsafat Islam: Ibn Sina, Suhrawardi, dan Ibn 'Arabi. terj, Ach. Maimun Syamsuddin (Jogjakarta: IRCiSoD, 2014), 19.

<sup>46</sup> Haidar Bagir, Semesta Cinta: Pengantar kepada Pemikiran Ibn Arabi (Jakarta Selatan: Mizan Publika, 2015), 27.

Sepuluh Kategori Tentang Mata, Persoalan-Persoalan Kedokteran; Yaḥyā b. 'Adi dengan karyanya Interpretasi Kategori Pertama Buku Metafisika Karya Aristoteles yang ditandai dengan huruf alif kecil, kemudian ada juga dalam Makalah Tentang Moral karya Ḥasan b. Ḥasan.<sup>47</sup>

Setelah periode penerjemahan dan anotator berjalan selama kurang lebih dua generasi atau sekitar abad ke II dan ke III, penyusunan buku-buku filsafat karya para pemikir Muslim muncul pada abad ke IV dan berkembang sampai abad ke VII. Sayyed Hossen Nasr menjelaskan terdapat anggapan bahwa filsuf pertama dalam sejarah Islam adalah seorang Persia bernama Muhammad Abu al-'Abbas Iranshahri, meski anggapan ini belum memiliki bukti yang cukup kuat untuk disimpulkan bahwa ia adalah filsuf muslim pertama. Berikut ini akan dijelaskan tentang implementasi tafsir falsafi dalam konstruksi pemikir filsuf periode awal.

## 1. Al-Kindi (801-873 M)

Awal mula penulisan filsafat Islam secara sistematis (penyusunan karya) yang dimulai pada abad ke-9 M atau sekitar abad ke-4 H ditulis oleh Ya'qub b. Ishaq al-Sabah al-Kindi, penulis yang secara aklamasi dielu-elukan sebagai filosof arab pertama, keturunan dari suku kindah dari Arab selatan. Al-Kindi adalah seorang promotor atau pelindung gerakan penerjemahan dan pendukung pengenalan tulisan-tulisan dari bahasa Yunani dan India ke dunia Muslim. Kontribusi al-Kindi pada pergerakan filosofis dan teologis yang baru lahir pada abad ke-9 M dan upayanya untuk melawan penolakan-penolakan dari ulama lain terhadap penerimaan atau asimilasi konsep dan metode asing memberinya tempat yang sangat strategis dalam sejarah pemikiran filsafat Islam. 49 Al-Kindi pada akhirnya dikenal sebagai pendiri filsafat Islam pertama dengan aliran peripatetik atau masha iyah. Aliran ini menjadi salah satu mazhab di antara mazhab-mazhab dalam dunia filsafat Islam tetapi menjadi mazhab yang paling dikenal di dunia Barat dan sering diidentifikasi sebagai filsuf arab.<sup>50</sup>

Karya-karya al-Kindi dalam berbagai disiplin ilmu sangat banyak, seperti matematika, kimia, kedokteran, logika, astronomi, dan

<sup>48</sup> Nasr, "Tiga Mazhab Utama Filsafat Islam," 19.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Hasan Hanafi, Studi Filsafat 1, 154.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Majid Fakhry, *A History of Islamic Philosophy*, *American Journal of Islamic Social Sciences*, Cet. ke-3 (New York: Columbia University Press, 2004), 67.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Nasr, "Tiga Mazhab Utama Filsafat Islam," 20.

filsafat.<sup>51</sup> Para ahli sejarawan berbeda pendapat tentang jumlah karya al-Kindi, Sebagian pendapat mengatakan jumlah karya al-Kindi sebanyak 238 dan menurut Sa'id al-Andalusi, 50 karya di antaranya membahas tentang filsafat.<sup>52</sup> Karya al-Kindi yang sangat terkenal di bidang filsafat adalah Al-Falsafat al-Ūlā, kitab ini sendiri memiliki dua nama yaitu: Al-Kitāb Al-Kindī ilā al-Mu'tasim Billah fī al-Falsafah al-Ūlā dan Al-Falsafah al-ula fima Dun al-Tabi'iyyat wa al-Tawhid, kemudian dikenal dengan nama al-Falsafah al-Ula. 53 Dalam Al-Falsafah al-Ula, al-Kindi menjelaskan filsafat pertama yang juga termasuk filsafat tertinggi. Filsafat pertama adalah pengetahuan mengenai penyebab pertama.<sup>54</sup>

Pemikiran tafsir al-Kindi dalam dilihat dalam risalah-risalahnya, misalnya, Risālat al-Kindī ilā Ahmad b. al-Mu'taşim fī al-Ibānāt 'an Sujūd al-Jirm al-Aqsā wa Ṭā'atih li Allāh 'Azzā wa Jallā, risalah ini dibuat oleh al-Kindi untuk muridnya Ahmad b. al-Khalifah al-Mu'tasim dalam rangka menjawab pertanyaan muridnya tentang ayat "wa al-najm wa alshajar yasjudan' (Qs. al-Raḥman [55]: 6) "Bintang-bintang dan pepohonan sujud kepada-Nya". Al-Kindi menjelaskan ayat tersebut dengan pendekatan alegoris (ta'wil) terhadap teks-teks atau ayat-ayat yang dinilai tidak selaras dengan pemikiran rasional filosofis, maka kata sujud yang terdapat dalam ayat tersebut memiliki ragam makna, di antaranya: 1) Kata sujud bisa bermakna sujud dengan pengertian sujudnya orang salat, 2) Sujud bermakna kepatuhan atau ketaatan, 3) Perubahan dari ketidak sempurnaan kepada kesempurnaan, dan 4) Mengikuti aturan secara ikhlas. Makna yang terakhir inilah yang diambil oleh al-Kindi dalam menjelaskan pengertian sujud di ayat tersebut, sehingga sujudnya bintang-bintang dan pepohonan adalah dengan mengikuti perintah Tuhan.55

<sup>51</sup> Syaripudin Basyar, "Pemikiran Tokoh Pendidikan Islam," Riayah: Jurnal Sosial Keagamaan, Vol 5, no. 1 (2020), 99. Lihat juga Edi Sumanto, "Tuhan Dalam Pandangan Filosof (Studi Komparatif Arestoteles dengan Al-Kindi)," Jurnal El-Afkar, Vol. 8, No. 1 (2018), 86.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Muḥammad 'Abd al-Raḥman Marḥaban, *Al-Kindī Falsafatuhū Muntakhabat* (Beirut: Manshūrāt 'Uwidat, 1985), 13.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Al-Kindi, *Al-Kitāb al-Kindī ilā al-Mu'taṣim Billāh fī al-Falsafat al-Ūlā*, ed. Aḥmad Fu'ad al-Ahyawani (Kairo: Dar Ihya' al-Kutub al-'Arabiyah, 1948), 56.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> "Mengenal Karya-Karya Al-Kindi | Republika Online," diakses 13 Juni 2022, https://www.republika.co.id/berita/pq1xwy313/mengenal-karyakarya-alkindi.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Al-Kindi, Rasā'il al-Kindī al-Falsafiyyāt, ed. Muḥammad 'Abd al-Hādī Abū Ridah (Kairo: Dar al-Fikr al-'Arabi, 1950), 238.

### 2. Al-Farabi (870-950 M)

Tokoh filsafat Islam yang dianggap sebagai pembuka pintu filsafat barat modern sebelum al-Farabi adalah Abū Bakr Muḥammad b. Zakarivā al-Rāzī<sup>56</sup> (864-930 M) atau dikenal sebagai Razhes di dunia Barat. Selain sebagai seorang filsuf, al-Razi juga dikenal dalam dunia kedokteran dan dianggap dokter muslim terbaik di zamannya. Alasan penting tidak mencantumkan al-Razi sebagai salah seorang tokoh filsuf yang berpengaruh terhadap penafsiran corak falsafi karena: a) kelangkaan karyanya yang fokus pada pembahasan tafsir al-Qur'an dalam berbagai bentuknya. Selain itu banyak ditemukan kerancuankerancuan di beberapa artikel yang tidak bisa membedakan antara Zakariya al-Razi dengan Fakhr al-Din al-Razi, b) Al-Razi dikenal tidak mengakui wahyu dan kenabian karena satu-satunya yang ia terima hanya akal dan sudah dianggap cukup mampu dalam membedakan mana yang baik dan mana yang buruk, c) Al-Dhahabi juga tidak memasukkannya dalam karyanya Al-Tafsir wa al-Mufassirun ketika menjelaskan tafsir falsafi karena yang diangkat hanya 3 tokoh besar yakni: 1. Al-Farabi, 2. Ihkwan al-Safa dan 3. Ibn Sina.<sup>57</sup>

Al-Farabi memiliki nama lengkap Abū Nasr Muhammad b. Muhammad b. Tarkhan b. Auzalagh al-Farabi lahir di Farab Transoxiana Turkestan sekitar tahun 257/870.58 Al-Farabi yang memiliki nama latin Alfharabius dianggap sebagai "guru kedua" (al-Mu'allim al-Thani) bagi para sarjanawan Muslim berikutnya.<sup>59</sup> Karyakarya al-Farabi telah banyak dipelajari dan menjadi rujukan oleh sarjana barat. Bahkan menurut Osman Bakar karyanya ada di hampir setiap cabang ilmu pengetahuan yang dikenal di dunia abad pertengahan kecuali tentang kedokteran, para bibliografi klasik menyebutkan bahwa karya al-Farabi lebih dari 100 karya dan semua karya tersebut ditulis dengan bahasa Arab. 60 Versi lain al-Qifti dalam

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Hamdi, Tujuh Filsuf Muslim, 57.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Al-Dhahabi, *Al-Tafsir wa al-Mufassirun*, Vol. 2, 310.

<sup>58</sup> Majid Fakhry, Al-Farabi, Founder of Islamic Neoplatonism: His Life, Works, and Influence (England: Onewaorld, 2002), 6. Lihat juga, Seyved Hossein Nasr dan Oliver Leaman, History of Islamic Philosophy (Londom: Routledge Taylor & Francis Group, 2008), 334. Soleh, Filsafat Islam dari Klasik Hingga Modern, 91.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Nasr, "Tiga Mazhab Utama Filsafat Islam," 30.

<sup>60</sup> Osman Bakar, Classification of Knowledge in Islam A Study in Islamic Philosophies of Science, vol. 1 (United Kingdom: The Islamic Texts Society, 1998).

Tarikh al-Hukama' menyebutkan tentang jumlah karya tulisnya lengkap dengan judul kitabnya ada sekitar 71,61 pendapat lain menyebutkan karva al-Farabi tidak kurang dari 119.62 Di antara beberapa karya al-Farabi yang sangat berpengaruh baik di Timur maupun di Barat adalah kitab Arā' Ahl al-Madīnah al-Fadīlah (Risalah tentang pendapat-pendapat penduduk negara ideal), kitab Al-Jam' Bayn Ra'yay al-Hakimayn Aflatun al-Ilahi wa Aristu (buku tentang penggabungan antara pendapat dua ahli hikmah: Plato dan Aritoteles), 63 dan Fusus al-Hikam (Mutiara kebijaksanaan). Karya al-Farabi yang terakhir ini memuat banyak tentang interpretasi terhadap ayat-ayat al-Qur'an dengan pendekatan filosofis. Salah satu contoh penafsiran yang diangkat oleh al-Dhahabi adalah ketika al-Farabi menjelaskan Qs. al-Hadid [57]: 3, "Huwa al-Awwal wa al-Ākhir wa al-Dahir wa al-Batin wa huwa bi kull shay'in 'alim'' (Dialah Yang Mahaawal, Mahaakhir, Mahazahir, dan Mahabatin. Dia Maha Mengetahui segala sesuatu).

Sebuah interpretasi Platonis berdasarkan keyakinan bahwa dunia sudah ada sebelumnya dengan mengatakan bahwa permulaan itu berasal dari-Nya dan disandarkan kepada-Nya semua hal yang ada dan mengakibatkan adanya yang lain. Pandangan seperti ini dikenal dalam dunia filsafat dengan konsep emanasi, emanasi sendiri merupakan suatu pemikiran penting al-Farabi yang berhubungan dengan realitas wujud. Teori ini berusaha memecahkan masalah-maslah yang sudah ada sejak masa Yunani yaitu Plato dan Aristoteles tentang terciptanya alam semesta. Dalam konsep emanasi, seluruh realitas yang ada baik spiritual maupun material muncul dari Yang Pertama atau sebab pertama lewat pancaran atau emanasi (fayd) seperti seberkas sinar keluar dari matahari atau panas yang muncul dari api. 64 Dia Yang Maha Awal karena pada dasarnya segala sesuatu memiliki permulaan, maka Dialah segala sesuatu permulaan. Dia Yang Maha Akhir karena pada hakikatnya Dialah tujuan dari segala permintaan.

Al-Farabi menjelaskan lafal al-Dahir (Yang Zahir) dan al-Batin (Yang Bathin) yang terkandung dalam ayat di atas bahwa tidak ada

<sup>61 &#</sup>x27;Ali b. Yusuf al-Qifti, Tarikh al-Hukama (Frankfurt: Ma'had Tarikh al-'Ulum al-'Arabiyah wa al-Islamiyah, 1999), 279-280.

<sup>62</sup> A Khudori Soleh, Epistemologi Islam: Integrasi Agama, Filsafat, dan Sains dalam Perspektif al-Farabi dan Ibn Rusyd (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2017), 56.

<sup>63</sup> Nasr, "Tiga Mazhab Utama Filsafat Islam," 32.

<sup>64</sup> Khudori Soleh, Filsafat Islam dari Klasik Hingga Modern, 97.

wujud yang lebih sempurna dari wujud-Nya, maka tidak ada yang tersembunyi di dalamnya dari ketiadaan, karena Ia dengan sendiri-Nya tampak, dan karena intensitas zahir-Nya menjadi batin, dan melalui-Nya setiap hal yang tampak segala yang zahir seperti matahari yang mengungkapkan semua yang tersembunyi dan yang batin bukan dari yang tersembunyi. Penjelasan di atas kemudian dijelaskan lagi oleh al-Farabi dalam kesempatan lain dengan mengatakan bahwa Dia batin karena sangat Zahir, Zahirnya menguasai realita atau persepsi sehingga tersembunyi. 65

#### 3. Ikhwan al-Shafa

Ikhwan al-Shafa berbeda dari para filsuf pada umumnya yang sebagai the single figure, Ikhwan al-Shafa adalah sebuah organisasi, kelompok atau perkumpulan para filsuf arab sekitar abad ke-10 Masehi yang muncul di wilayah timur sebagaimana dengan al-Kindi, al-Farabi, al-Razi, Ibn Sina, al-Ghazali serta Ibn Miskawayh.66 Organisasi ini memiliki nama lengkap Ikhwan al-Shafa wa Khallan al-Wafa. Organisasi Ikhwan al-Shafa merupakan organisasi rahasia yang berpusat di Basrah, Irak yang saat itu merupakan ibu kota Kekhalifahan Abassiyah. Masih banyak yang belum mengetahui secara detail tentang perkembangan dan pembentukan Ikhwan al-Shafa yang kemungkinan besar berafiliasi dengan esoterisme Isma'iliyah. Namun lebih lanjut menurut pengakuan al-Dhahabi, penafsiran al-Qur'an dengan pendekatan filosofis banyak ditemukan di dalam Rasa'il Ikhwan al-Safa.<sup>67</sup> Rasa'il Ikhwan al-Safa sendiri merupakan kumpulan surat-surat Ikhwan al-Shafa sekitar lima puluh dua surat yang cakupannya sangat ensiklopedis, mencakup hal-hal yang sangat beragam. Secara formal, surat-surat ini dibagi menjadi empat bagian utama: empat belas pertama berurusan dengan ilmu matematika, tujuh belas berikutnya tentang ilmu-ilmu alam, sepuluh lainnya berurusan dengan ilmu-ilmu psikologis dan rasional dan sebelas terakhir berada di bawah judul ilmu-ilmu teologi. Pemikiran mereka dipengaruhi oleh Aritotelian dan Neoplatonik namun tetap berbasis pada al-Qur'an. Di antara nama-nama terkenal dalam gerakan ini adalah Abū Sulayman Muḥammad b. Mushir al-Basti yang dikenal dengan al-Maqdisi, dan

\_

<sup>65</sup> Al-Dhahabi, Al-Tafsir wa al-Mufassirun, Vol. 2, 310.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> M. Samsul Hady, "Filsafat Ikhwan Ash-Shafa," *ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam*, Vol. 8, No. 2 (2018): 117-40, https://doi.org/10.18860/ua.v8i2.6199.

<sup>67</sup> Al-Dhahabi, *Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn*, Vol. 2, 311.

Abu al-Hasan 'Ali b. Harun al-Zanjani, Muhammad b. Ahmad al-Nahrajūzi, al-Audhi, Zavd b. Rafa'ah.68

Salah satu contoh penafsiran Ikhwan al-Shafa adalah tentang makna surga dan neraka dalam al-Qur'an. Kata al-jannah dalam al-Qur'an dipahami sebagai benda-benda angkasa, sementara kata al-nār adalah dunia yang berada di bawah orbit bulan dan itu adalah dunia ini. Dalam pembicaraan mereka tentang pelepasan jiwa dan kerinduannya akan alam surga, mereka menyatakan bahwa tidak mungkin untuk naik ke apa yang ada di sana dengan jasad yang berat dan padat ini sehingga jika jiwa menjadi golongan ahli surga, dan tidak terhalang oleh perilaku buruknya, atau kerusakan pendapatnya, dan akumulasi dari kebodohan atau akhlak yang buruk maka jiwa bisa berada di dunia *al-aflak* (angkasa) dalam waktu kurang dari sekejap mata tanpa durasi waktu. Jika cintanya adalah alam semesta dengan jasadnya dan hasratnya adalah kesenangan semu yang bersifat material serta keinginannya adalah perhiasan fisik maka dia tidak pergi dari alam dunia dan tidak akan naik ke alam al-aflak, karena pintu-pintu surga tidak terbuka untuknya. 69 Ikhwan al-Shafa juga mengutip sebuah hadis nabi namun tidak mencantumkan riwayatnya, yaitu: al-jannah fi al-sama', wa al-nar di al-ard (surga ada di langit, sedang neraka ada di bumi).70

#### 4. Ibn Sina

Ibn Sina memiliki nama lengkap Abū 'Alī Husayn b. 'Abdullāh b. Husayn 328-370 H<sup>71</sup> (980-1037 M).<sup>72</sup> Memiliki nama latin Avicenna, seorang filsuf juga dokter Islam kelahiran Persia. Tepatnya di Afsanah, Bukhara, Transoxiana bagian utara Persia.<sup>73</sup> Ia sudah hafal al-Qur'an di usia 10 tahun.<sup>74</sup> Aliran filsafat yang dikembangkan oleh Ibn Sina adalah aliran filsafat masha iyah yang merupakan warisan dari pemikiran Aristoteles. Ibn Sina merupakan seorang Filsuf dan

<sup>68</sup> Husayn Muhammad Nassar, dkk., Al-Mawsū'ah al-'Arabīyah al-Muyassarah (Beirut: al-Maktabah al-Ishriyah, 2010), 131.

<sup>69</sup> Al-Dhahabi, Al-Tafsir wa al-Mufassirun, Vol. 2, 311.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Ikhwan al-Safa, Rasa'il Ikhwan al-Safa wa Khallan al-Wafa (Hindawi, 2018), 125.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Al-Isfahani, Durus fi al-Manahij, 279.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Hamdi, Tujuh Filsuf Muslim, 87.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Fakhry, A History of Islamic Philosophy, 133.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Al-Dhahabi, *Al-Tafsir wa al-Mufassirun*, Vol. 2, 313.

Ilmuwan terkenal, bahkan salah seorang filsuf dan ilmuwan terbesar sepanjang masa. Ia memiliki gelar al-Shaykh al-Ra'īs,75

Ibn Sina memiliki banyak karya semasa hidupnya, namun karya paling mashur antara lain: Kitab al-Shifa' yang terdiri dari 18 jilid, Al-Najāh terdiri dari 10 jilid, Al-Hikmah juga terdapat 10 jilid, dan Qānūn fi al-Tibb yang memuat sekitar 700 resep pengobatan dan kegunaannya. Adapun karyanya yang berhubungan dengan tafsir adalah Tafsīr Ibn Sīnā yang di dalamnya memuat penafsiran terhadap beberapa surat al-Qur'an seperti al-A'la, al-Ikhlas, al-Falaq, al-Nas, serta beberapa avat dari surah Nur dan Fussilat.<sup>76</sup>

Ibn Sina sebagai seorang penghafal dan memahami al-Qur'an seorang filsuf yang mencintai filsafat sangat mengintegrasikan antara agama dengan filsafat sehingga ia mencoba merekonsiliasikan antara nas-nas al-Qur'an dengan pemikiran filsafat yang tampaknya bertentangan. Pada akhirnya, Ibn Sina menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an dan hakikat-hakikat agama dengan pendekatan filosofis 77

Salah satu contoh penafsiran Ibn Sina adalah ketika menafsiran Qs. al-Haqqah [69]: 17, "wa al-malak 'ala arja'iha wa yahmil 'arsh rabbik fawqahum yawma'idh thamaniyah" (Para malaikat berada di berbagai penjurunya (langit). Pada hari itu delapan malaikat menjunjung 'Arash (singgasana) Tuhanmu di atas mereka). dalam kotneks ayat ini, kata al-'arsh ditafsirkan oleh Ibn Sina dengan planet ke-9 yang merupakan falak al-aflak (pusat tata surya). Kemudian dia juga menafsirkan delapan malaikat yang memikul 'arsh sebagai delapan orbit di bawah pusat tata surya.

Contoh lain dalam menafsirkan al-Qur'an dengan pendekatan filsafat yang dilakukan Ibn Sina adalah dalam menafsirkan ayat pertama dari surah al-Ikhlas. Upaya yang dilakukan dalam penafsiran surah ini adalah dengan menawarkan pemikiran filosofis tentang ketuhanan, karena surah al-ikhlas berbicara tentang ke-Esa-an Tuhan dan sifat-sifat-Nya. Kata *Huwa* dalam ayat pertama dari surah al-Ikhlās memiliki arti Dia yang eksistensi-Nya tidak bergantung pada yang lain. Karena segala sesuatu yang identitasnya tergantung pada yang lain

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Al-Qifti, *Tarikh al-Hukamā*', 313.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Al-Isfahani, Durus fi al-Manahij, 279.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Hasan 'Ashy, Al-Tafsir al-Qur'ani wa al-Lughah al-Şufiyyah fi Falsafat Ibn Sina (Beirut: Mu'assasat al-Jam'iyat li al-Dirasat wa al-Nashar wa al-Tawzi', 1982), 25.

dapat dipelajari darinya, sehingga ketika Dia tidak dianggap selain Dia, Dia bukan dirinya sendiri. Pemahaman seperti ini tentu berbeda dengan pemahaman umat Islam pada umumnya. Adapun kata *samad* secara bahasa memiliki dua pemaknaan: yang pertama adalah "Yang tidak ada kekosongan bagi-Nya", artinya tidak ada kekosongan dalam esensi-Nya yang dapat menerima keberadaan makhluk lain. Sedangkan yang kedua bermakna "al-Sayyid" atau raja. 80

## Kesimpulan

Titik pijak riset ini berangkat dari upaya memetakan lebih lanjut tafsir falsafi, meliputi tipologi, epistemologi, dan implementasi. Tipologi tafsir falsafi tidak hanya mempertimbangkan ilmu-ilmu al-Qur'an tetapi melibatkan dinamika intelektual filsafat Islam. Dalam konteks tersebut tipologi tafsir falsafi beriringan dengan ragam epistemologi, yakni paripatetik, ilmuninatif, teosofi, dan seterusnya yang memiliki karakter masing-masing. al-Kindi, Ibn Sina, al-Farabi dan Ikhwan al-Shafa termasuk filsuf generasi awal yang bercorak paripatetik, sehingga membawa implikasi lebih jauh terhadap gaya penafsiran al-Qur'an yang mereka lakukan.

Karakterisktik tafsir falsafi-paripatetik adalah penafsiran dilakukan dengan pendekatan ijtihad rasional serta motif interpretasi adalah untuk melegitimasi, memperkuat, al-Our'an mempertahankan pandangan-pandangan filsafat dan terori-teorinya. Adapun sumber penafsiran falsafi berasal dari aliran paripatetik, ishrāgī, serta gabungan dari keduanya. Riset lanjutan diperlukan untuk melihat tipologi tafsir falsafi yang dikembangkan oleh kelompok filsuf iluminatif dan teosofi. Secara hipotetis, dua kelompok ini jelas memiliki karakter yang berbeda karena pendekatan-epistemologinya berbeda. Iluminasi mengandalkan domain mistik atau sufi, sedangkan teosofi mengombinasikan antara rasio dan kashf (penyingkapan batiniah).

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Ibn Sinā, *Tafsīr Sūrat al-Ikhlāṣ*, ed. 'Abdullāh b. 'Abdurraḥmān al-Khāṭib (Kuwait: Universitas Kuwait, 2002), 31.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> 'Ashy, *Al-Tafsīr al-Qur'anī*, 26.

<sup>80</sup> Ibn Sina, Tafsir Surat al-Ikhlas, 36.

#### Daftar Pustaka

- 'Ashy, Hasan. Al-Tafsīr al-Qur'ānī wa al-Lughah al-Sufiyyah fī Falsafat Ibn Sīnā. Beirut: Mu'assasat al-Jam'iyat li al-Dirāsāt wa al-Nashar wa al-Tawzī', 1982.
- Abdullah, M. Amin. "Lokalitas, Islamisitas dan Globalitas: Tafsir Falsafi dalam Pengembangan Pemikiran Peradaban Islam." Kanz Philosophia: A Journal for Islamic Philosophy and Mysticism, Vol. 2, No. 2 (2012): 329-346.
- Abdurrahman, U. "Metodologi Tafsir Falsafi dan Tafsir Sufi." Adliva: Jurnal Hukum dan Kemanusiaan, Vol. 9, No. 1 (2015): 245-268.
- Adamson, Peter. Philosophy in the Islamic World: A History of Philosophy without any Gaps. United Kingdom: Oxford University Press, 2018.
- Aulia, Rihlah Nur. "Berfikir Filsafat; Sebagai Pembentukan Kerangka Berfikir Untuk Bertindak." Jurnal Online Studi Al-Qur'an, Vol. 11, No. 1 (2015): 81–89, https://doi.org/10.21009/jsq.011.06.
- Ayyūb, Hasan Muhammad. Al-Hadith fi 'Ulūm al-Qur'ān wa al-Ḥadith. Al-Iskandariyah: Dar al-Salam, 2004.
- Bagir, Haidar. Semesta Cinta: Pengantar kepada Pemikiran Ibn Arabi. Jakarta Selatan: Mizan Publika, 2015.
- Bagus, Lorens. Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1996.
- Bakar, Osman. Classification of Knowledge in Islam A Study in Islamic Philosophies of Science. United Kingdom: The Islamic Texts Society, 1998.
- Basyar, Syaripudin. "Pemikiran Tokoh Pendidikan Islam." Jurnal Riayah: Jurnal Sosial Keagamaan, Vol 5, no. 1 (2020).
- Dhahabi (al), Muhammad Husayn. Al-Tafsir wa al-Mufassirun. Kairo: Maktabat Wahbah, t.th..
- Fakhry, Majid. A History of Islamic Philosophy, American Journal of Islamic Social Sciences. Cet. ke-3. New York: Columbia University Press, 2004.
- \_. Al-Farabi, Founder of Islamic Neoplatonism: His Life, Works, and Influence. England: Onewaorld, 2002.
- Gharaviyan, Mohsen. Pengantar Memahami Buku Daras Filsafat Islam: Penjelasan untuk Mendekati Analisis Teori Filsafat Islam. Jakarta: Sadra Press, 2011.
- Ghazāli (al), Abū Ḥāmid b. Muḥammad. Al-Munqidh min al-Dalāl. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1991.

- \_\_\_\_\_. *Maqāṣid al-Falāsifah*. Kairo: Dār al-Taqwa, t.th.
- Griffel, Frank. Al-Ghazāli's Philosophical Theology. Oxford: Oxford University Press, 2009.
- Hadi, Abd. *Metodologi Tafsir Dari Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer*. Salatiga: Griya Media, 2020.
- Hady, M. Samsul. "Filsafat Ikhwan Ash-Shafa." *Ulul Albab: Jurnal Studi Islam*, Vol. 8, No. 2 (2018): 117-40, https://doi.org/10.18860/ua.v8i2.6199.
- Hamdi, Ahmad Zainul. Tujuh Filsuf Muslim Pembuka Pintu Gerbang Filsafat Barat Modern. Yogyakarta: Pustaka Pesantren, 2004.
- Hanafi, Hasan. *Studi Filsafat 1 Pembacaan Atas Tradisi Islam Kontemporer*. Diterjemahkan oleh Miftah Faqih. Diedit oleh Najib Kailani. Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2015.
- Ikhwan al-Ṣafa, Rasa'il Ikhwan al-Ṣafa wa Khallan al-Wafa. t.tp: Hindawi, 2018.
- Iṣfahani (al), Muḥammad 'Ali al-Riḍa'i. *Durus fi al-Manahij wa al-Ittijahat al-Tafsiriyat li al-Qur'an*. Iran: Markaz al-Muṣṭafa al-'Alami, 1389.
- Kindī (al), Abū Yūsuf Yaʻqūb b. Isḥāq. *Al-Kitāb al-Kindī ilā al-Muʻtaṣim Billāh fī al-Falsafat al-Ūlā*. Diedit oleh Aḥmad Fu'ād al-Ahyawānī. Kairo: Dār Ihyā' al-Kutub al-'Arabīyah, 1948.
- \_\_\_\_\_. Rasā'il al-Kindī al-Falsafiyyāt. Diedit oleh Muḥammad 'Abd al-Hādī Abū Ridah. Kairo: Dār al-Fikr al-'Arabī, 1950.
- Leaman, Oliver. *An Introduction to Classical Islamic Philosophy*. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.
- Maḥmūd, Mani' b. 'Abd al-Ḥalim. *Manāhij al-Mufassirīn*. Kairo: Dār al-Kutub al-Mishriyah, 2000.
- Marḥaban, Muḥammad 'Abd al-Raḥman. *Al-Kindi Falsafatuhu Muntakhabat*. Beirut: Manshurat 'Uwidat, 1985.
- Muthahhari, Murtadha. Pengantar Filsafat Islam Filsafat Teoretis dan Filsafat Praktis. Yogyakarta: Rausyanfikr Institute, 2013.
- Nasr, Seyyed Hossein dan Oliver Leaman. *History of Islamic Philosophy*. Londom: Routledge Taylor & Francis Group, 2008.
- \_\_\_\_\_. Tiga Mazhab Utama Filsafat Islam: Ibn Sina, Suhrawardi, dan Ibn 'Arabi. Diterjemahkan oleh Ach. Maimun Syamsuddin. Jogjakarta: IRCiSoD, 2014.
- Nassar, Ḥusayn Muḥammad, dkk. *Al-Mawsū'ah al-'Arabīyah al-Muyassarah*. Beirut: al-Maktabah al-Ishriyah, 2010.

- Oifti (al), 'Ali b. Yusuf. Tarikh al-Hukama'. Frankfurt: Ma'had Tarikh al-'Ulum al-'Arabiyah wa al-Islamiyah, 1999.
- Saeed, Abdullah. Pengantar Studi Al-Our'an. Yogyakarta: Baitul Hikmah Press, 2016.
- Santoso, M. Abdul Fattah dan Azaki Khoirudin. "Tipologi Filsafat Pendidikan Islam: Kajian Konsep Manusia dan Tujuan Pendidikan Berbasis Filsafat Islam Klasik." Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, Vol. 14, no. 1 (2018): 75-100.
- Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsir. Tangerang: Lentera Hati, 2013.
- Sinā (Ibn), Abū 'Alī al-Husayn b. 'Abdullāh. Tafsīr Sūrat al-Ikhlās. Diedit oleh 'Abdullah b. 'Abdurrahman al-Khatib. Kuwait: Universitas Kuwait, 2002.
- Soleh, A Khudori. Epistemologi Islam: Integrasi Agama, Filsafat, dan Sains dalam Perspektif al-Farabi dan Ibn Rusyd. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2017.
- \_\_\_. Filsafat Islam dari Klasik Hingga Modern. Jogjakarta: Ar-Ruzz Media, 2016.
- Sumanto, Edi. "Tuhan Dalam Pandangan Filosof (Studi Komparatif Arestoteles dengan Al-Kindi)." El-Afkar: Jurnal Pemikiran Keislaman dan Tafsir Hadis, Vol. 8, No. 1 (2018).
- Syafieh, Syafieh. "Perkembangan Tafsir Falsafi dalam Ranah Pemikiran Islam." Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alguran dan Tafsir, Vol. 2, No. 2 (2018): 140-158.
- Waris. Pengantar Filsafat. Diedit oleh Ahmad Choirul Rofiq. Ponorogo: STAIN Po Press, 2014.
- Yamani, Achmad Zaki, dkk. Aneka Pendekatan dalam Tafsir al-Qur'an. Diedit oleh Wardani. Yogyakarta: Zahir Publishing, 2021.
- Zahrāni (al), Ahmad b. 'Abdullāh. Al-Tafsir al-Mawdū'i li al-Qur'ān al-Karīm wa Namazi Minh. Madinah: Al-Jāmi'ah al-Islāmiyah, 1990.